**DOGMA.**

Selecciones de la Serie de Agni Yoga

Presentado ante la Sociedad de Agni Yoga, 07 de Diciembre de 2010.

1 … Entonces, parecería que un verdadero esfuerzo por lograr el entendimiento de las posibilidades supremas, debería llenar gran parte de la vida humana como la ocupación más esencial y abarcadora. Pero en realidad la luz del conocimiento ha sido reemplazada por los dogmas convencionales de la religión; y el hombre, que se supone un pensador, adora el lado oscuro de los ídolos colgando amuletos sobre sí mismo sin entender el significado de sus símbolos. Repita esto a los que duermen en la oscuridad de lo ordinario. Agni Yoga, 158.

1. Los dogmas impuestos, las leyes humanas y el nivel de vida han hecho que la humanidad se despreocupe del proceso del pensamiento; y la mente humana, con pocas excepciones, se ha convertido en autómata. Todo el mundo pregona la libertad, pero aún las escuelas de pensamiento más opuestas entre sí concuerdan en una cosa — ¡Todas temen a la libertad de pensamiento! Cartas de Elena Roerich I, 01 de Marzo de 1929.
2. Lo más importante para la gente es reconocer Nuestra existencia y no argumentar sobre formas. Es un error insistir en una forma en particular ya que los colaboradores del Mundo Sutil, en muchas formas, también están cercanos a Nosotros. Así, la gente que puede admitir al menos una parte del todo ya está reconociendo la verdad. Si uno acepta sólo una parte de la verdad, el resto seguirá eventualmente

 Los peores entre todos son los dogmáticos que exigen que todo sea de acuerdo a sus creencias y rechazan todo lo demás. Todas las ideas deben ser aceptadas como posibles, especialmente en la esfera de las energías sutiles. Con frecuencia a Nosotros nos duele escuchar a aquellos predicadores que repelen más gente de la que atraen. Uno debería observar cuidadosamente para poder determinar el grado de receptividad de los oyentes. Hasta el ávido negador se puede volver rápidamente en un partidario. La negación furiosa es como un absceso antes de abrirse, más si tú te encuentras a alguien que niega Nuestra existencia, te aconsejo que no discutas. Cada vegetal se madura a su propio tiempo.

 El Pensador decía, “es inaceptable coaccionar a la conciencia humana. Aquellos que no están listos deben primero madurar.” Supramundano III, 580.

1. …. Pero nuestra era ha olvidado completamente y ha rechazado a la Enseñanza del Corazón. El corazón demanda una nueva comprensión. Debemos estar preparados a encontrar que hechos puramente científicos sobre el corazón levantarán acusaciones especiales de superstición. Los profesionales dogmáticos tratarán con especial esfuerzo el defender sus mediocres existencias. Por consiguiente, debemos estar conscientes que la batalla por la comprensión del corazón será especialmente severa. Por consiguiente, las tinieblas defenderán al cerebro, poniéndolo en contra del corazón. Corazón, 454.
2. …. El fanático se priva de ser flexible. Él no puede perfeccionarse ni tener éxito. El fanático es como si fuera sordo. El fanatismo puede ser contagioso ya que las personas débiles le temen a cualquier avance; su obscura existencia descansa sobre la base del dogma. …. ¿Cómo uno lucha contra el fanatismo? Hay que entender que cualquier disputa con los fanáticos sólo incrementará su intransigencia, porque ellos creen que son precisamente ellos los guardianes de la pureza de la enseñanza. El fanático responde con furia ante cualquier posición en contra. El fanático incrementa su intransigencia e insiste que la enseñanza a la que él se adhiere no puede cambiar. Él no reconoce que el aprendizaje es un proceso viviente. En la Eternidad no puede haber anquilosamiento; en el esfuerzo hacia la perfección, todo está en movimiento. ….no pelees con los fanáticos, …. apresúrate hacia el conocimiento victorioso. El incremento del número de fanáticos se puede detener mediante una manifestación a escala cósmica. Carece de importancia que esa sacudida ocurra en el mundo terrenal o Supramundano, pero en todo caso, el fanatismo es inadecuado para el Mundo Supramundano. Supramundano IV, 791.
3. Urusvati sabe que la superstición más obscura en la vida terrenal es la superstición de los negadores. Ellos rechazan aprender. Ellos imponen su voluntad a la ciencia y así la limitan. Ellos actúan sin razón e infundadas son sus justificaciones por sus acciones. Ellos se llaman a sí mismos científicos, olvidando el verdadero significado de la ciencia. Ellos llaman fanáticos a otros, mas ellos mismos se estancan en su propio dogmatismo. Ellos insisten que los otros mundos no están poblados, pero no pueden probar sus deducciones. La ciencia, cuando está bajo la influencia del dogma, entra en un camino falso.

 Dicha gente rehúsa reconocer que los verdaderos científicos contribuyen al desarrollo de la conciencia humana. …. Lo único por lo que nosotros podemos agradecerles a estos dogmáticos supersticiosos es que ellos actúan como un yunque, en el que el martillo ardiente del pensamiento libre forja la espada de la Verdad. Los supersticiosos se sentirán insultados por la comparación con el yunque. Ellos preferirían ser comparados con el martillo -- pero este martillo forja la evolución, la que está basada en la búsqueda del conocimiento. La superstición es la gran vergüenza de la humanidad. Aun peor, los negadores supersticiosos se consideran superiores, esta es una actitud característica de la ignorancia…

 El Pensador solía decir, “¿Quién puede limitar al pensamiento? Aquel que lo intente no es sólo un ignorante, ¡es un loco!” Supramundano III, 592.

1. Las religiones han asustado a la humanidad con sus dogmas del juicio final, y de ese modo la han privado de la osadía. Quien se somete ciegamente a la religión de un estado es como un burro tambaleándose bajo una carga que se le ha impuesto. ¿Puede uno aceptar una religión impuesta por un estado policiaco? ¿Puede uno aceptar con fe las decisiones de extraños que cobran por comunicarse con el cielo?

 Por lo tanto, en la presencia de una religión del estado, la responsabilidad del yogui es grande. Intrépida, experimental e infatigablemente, el yogui tiene que ayudar a la humanidad a recordar la Ley de la Unidad….¿Acaso la corona del vencedor no pertenece al que enseña valentía a la humanidad?. Agni Yoga, 245.

1. Aquel que le teme a los dogmas se puede fortalecer así mismo en la Enseñanza como en un vuelo a los mundos distantes. Aquel que le teme a dicha comunión puede permanecer en el umbral. El esfuerzo incesante proporciona la afirmación de Nuestra Enseñanza.

 Lo que perdura es el esfuerzo ardiente, no las abstracciones. Aquellos que saben del logro del esfuerzo cósmico, podrían decir en verdad, “Nosotros creamos con fuego”. Nosotros nos esforzamos con fuego. Jerarquía, 29.

1. Ayuda a todo aquel que se está esforzando por perfeccionarse. Percibe donde hay esfuerzo y donde hay la posibilidad de deserción. Percibe donde hay amor por ascender y donde el desasosiego de la duda. Falso maestro será quien eleve la duda a dogma; la desconfianza no es la finalidad de la disciplina del espíritu iluminado por la Verdad. Mundo Ardiente II, 448.
2. Cuando Yo hablo sobre las relaciones con el Mundo Sutil, Yo no aconsejo medidas artificiales para tales relaciones. Estas relaciones existen de modo natural a través de la vida. Uno debería meramente aprender a observarlas sobriamente; sin usar narcóticos es posible observar alrededor de uno muchos signos que claramente llegan de más allá de los límites de la estrecha existencia terrenal.

 Es necesario entender hasta qué punto dichas observaciones naturales pueden ampliar el humano concepto de la vida. La plegaria es transformada en comunión espiritual y la reverencia no será ya dogmática sino vital y llena de amor.

Sin amor no hay creación. Aum, 158.

1. Es también apropiado pensar en las palabras del Apóstol Pablo en su Epístola Segunda a los Corintos (3:6): "La letra mata, pero el espíritu da vida." Por lo tanto, rechacemos la letra muerta y los dogmas medievales y encendamos en nosotros el fuego del espíritu cada vez que nos comuniquemos con este Concepto, el más Sagrado. Digámonos: "Dios es infinito, no tiene límites y es intangible, de otra manera Él no podría ser Dios”. Cartas de Elena Roerich I, 12 de Septiembre de 1934.
2. De entre sus miembros (de estos Bodhisattvas) provienen los Fundadores de los grandes reinos, de las grandes religiones y filosofías, muchos alquimistas y varios santos. ¡Pero no Los busques entre los dogmáticos con mente estrecha! Los Bodhisattvas son los Fundadores de las religiones vivientes del corazón, y no de los dogmas esclavizantes. Ellos son los Fundadores de las religiones Ardientemente Purificadoras. Cartas de Elena Roerich I, 20 de Diciembre de 1934.
3. … Si se necesita una canción es la canción del corazón y en esta canción resonará toda la creación. Todo objeto se unirá en alabanzas a lo Más Elevado. Aquel que ayude a su vecino a crear una alabanza aún más atractiva será un creador del bien. No hay dogma que prohíba conversar con lo Supremo. Mientras más hermosa sea esta conversación, la aproximación será más cercana. Pero si se necesita ayuda, suficiente será para uno decir – “auxilio.” Pero incluso para esa simple palabra se necesita simpatía.

 Los fanáticos e intolerantes de los que has oído hablar tanto, están precisamente desprovistos de ese atractivo. ¡Cuánta obscuridad y repulsión ellos han sembrado! ¿Podrá haber un idioma con el que uno no pueda orar? La plegaria del espíritu se puede expresar en todos los idiomas, de la misma forma que el corazón puede cantar en su propio lenguaje, sólo si existe una atractiva resonancia. Mundo Ardiente II, 38.