**TRANSFIGURACIÓN**.

Selecciones de la Serie de Agni Yoga

Presentado ante la Sociedad de Agni Yoga, 02 de Marzo de 2010.

1. Urusvati sabe que se deben experimentar cuatro cosas para la transformación de la vida terrenal: la percepción del pasado, la percepción de los Mundos distantes, la percepción del Mundo Sutil y la percepción de la Jerarquía. Pero, ¿podrá el hombre asir estos cuatro fundamentos? Toda persona pensante estará de acuerdo que estos fundamentos no son difíciles de entender. Ellas son inherentes al fundamento del concepto de la vida y tan pronto como sean absorbidos, la vida más ordinaria se transformará en una hermosa realidad. Pero para adquirir estos fundamentos uno debe cultivar la voluntad ya que sólo una voluntad libre puede hacer real estos conceptos que para muchos son sólo letras muertas.

 El hombre ordinario dirá, “¿Qué tengo yo que ver con una Jerarquía a la que no veo? ¿Por qué necesito un Mundo sutil que no lo puedo aplicar a mi propia vida? ¿Qué ganancia o qué uso puedo hacer de los Mundo distantes? Que el pasado muera con todos sus ataúdes y todos sus huesos.” Aquel no sabe que el pasado no yace sólo en sus huesos. Él no entiende que los Mundos lejanos son el equilibrio del Cosmos. Él no puede reconocer el Mundo Sutil porque él no sabe escuchar la Voz del Silencio. ¿Qué es la Jerarquía para quien se imagina el Rey del Universo?

 No pienses que estoy hablando injustamente. Desafortunadamente, esta torpe conciencia existe en la mayoría. Ellos no están buscando nada y no admiten la existencia de nada que esté más allá de los límites de su casa. Su conciencia está inactiva y parecería muerta, y sin la efervescencia de la conciencia la voluntad no puede ser ardiente. La conciencia no les susurra que la transfiguración de la vida está a su alcance. Nosotros sentimos la carga de este peso muerto en el planeta.

 El Pensador dijo, “Aquel que rechaza el pensamiento no nenecita seguir viviendo.” Supramundano II, 401.

1. …. Así, yo entiendo que tú quieres ser aceptado en el grupo de los discípulos reales y así como tú dices, tú único deseo es el de encontrarte con el Maestro y trabajar bajo su Guía. Ciertamente hasta ahora, no he encontrado a nadie que luego de haber conocido la Enseñanza, aunque sea superficialmente, no desea abandonar el peso terrenal y unirse con el Maestro en su Comunidad. ¡Pero aquellos que sólo han leído la Enseñanza superficialmente, son los que más demandan ingresar a la Comunidad de la Gran Hermandad! Pero ellos no tienen ni la menor idea si sus cuerpos físicos podrían soportar la extremadamente tensa atmósfera que rodea esta Fortaleza. Uno debe recordar que la transmutación del organismo y de los centros nerviosos debe tener lugar aquí en la Tierra, en medio de las dificultades espirituales, en medio de las cargas y de las dificultades de la vida, en medio de las insignificantes pruebas de la vida diaria. Sólo esta lucha evoca las energías necesarias para la transfiguración y la supervivencia a todos los hábitos vulgares y ataduras. La vida en la Tierra es en verdad un purgatorio y sin pasar a través de él es imposible entrar en el Paraíso o entrar en la Comunidad de la Hermandad. Los fuegos de las elevadas energías quemarían el aura sobrecargada. La Comunidad de La Hermandad está muy lejos de la vida ordinaria del ambiente de la Tierra y por lo tanto no puede proporcionar las condiciones adecuadas para pasar las pruebas. Cartas de Helena Roerich I, 06 de Mayo, 1934.
2. Tú has notado que la mayoría de los miembros lucen cansados debido a que ellos son trabajadores. Pienso que la razón principal es que la mayoría de ellos han pasado por los primeros pasos del entusiasmado acercamiento a la Enseñanza y de acuerdo con la ley oculta, ellos están empezando a mostrar su verdadera naturaleza. Siempre recuerda que durante los primeros pasos y en los primeros meses del acercamiento a la Enseñanza, cada uno se agota con ansiedad y espera por el desarrollo inmediato de sus poderes espirituales dormidos. Muchos no se dan cuenta, u olvidan, que sólo en extrema tensión de todas las fuerzas se puede despertar al ser interior o se puede alcanzar grados posteriores de transfiguración. Esas personas, en muchos casos, no encuentran en ellos mismos suficiente fuerza espiritual para resistir las caídas del espíritu, lo que sigue inevitablemente a cada ola de entusiasmo. La ley de la alternación de los ritmos en todas partes es la misma. Cartas de Helena Roerich I, 28 de Febrero, 1935.
3. En todas partes se señala que el sufrimiento es el mejor purificador y un medio de acortar el Camino. Esto es verdad sin lugar a dudas bajo las condiciones existentes en la Tierra. Pero, ¿tuvo la Creación una inalterable condición de sufrimiento? No. En efecto, la Gran Creatividad no prevé la necesidad de sufrimiento. Con estupendo entusiasmo la gente se ubica en el círculo del sufrimiento. Por miles de años la gente ha tratado de volverse simples bípedos. Con malicia ellos tratan de abrumar la atmosfera de la Tierra. Verdaderamente, todo terapeuta puede atestiguar que sin mal no habría sufrimiento. Señalemos la habilidad de evitar sufrimiento como un paso adelante hacia el Bien. Verdaderamente, el pasaje del Bien a través del horno de Fuego elimina el sentido del sufrimiento. Así, la transfiguración ardiente sobre la Tierra nos eleva por encima del sufrimiento. Uno no debería evadir el sufrimiento ya que sin el sufrimiento terrenal no existen logros. Pero cualquiera que esté listo para el logro que encienda los fuegos de su corazón. Estos fuegos serán los indicadores del Camino y un escudo que no ha sido fabricado por manos humanas. Mundo Ardiente I, 618.
4. Sólo el principio de la transmutación de la oscuridad en luz puede fortalecer al espíritu. La transfiguración del espíritu se conoce como la transfiguración cósmica. El Cosmos, en su actividad eterna del Fuego del Espacio, transforma los elementos en formas correspondientes. El espíritu transforma la conciencia en una manifestación que todo lo contiene.

 Es cierto que el mundo de la creación es inagotable, y que no hay escondite para los engendros del espíritu humano. El asunto proyectado en la rueda de la vida trae sus consecuencias. Estrecho de ideas es aquel que piensa que el hombre paga por sus actos al imaginarse que se disuelven en el espacio. Así como las propiedades de la naturaleza indican un proceso interminable, lo mismo hace el espíritu del hombre, el cual sigue un sendero idéntico. ¡Es difícil no reconocer lo ilimitable de las energías transformadas!

 Ya que los centros del hombre pueden ser transformados en las energías más sútiles de los fuegos que imparten vida, uno puede mediante cada obra de su vida, lograr las tensiones más elevadas, o ser enviado a la esfera más baja. Como un torbellino, la transfiguración nos lleva hacia el Infinito. Infinito I, 108.

1. La transfiguración es Nuestro fundamento más maravilloso de la fusión cósmica. A ese paso de transfiguración cósmica, al que el hombre consuma su paso terrenal, Nosotros lo llamamos gozo cósmico. La manifestación de la consumación es el logro más difícil. La transmutación de las esferas más elevadas es mucho más fácil. La separación más difícil es de la Tierra, ya que la Tierra es la más elevada en la cadena de los mundos más bajos. El verdadero ascenso a las esferas más elevadas es difícil. En consecuencia, despacio es que el espíritu logra la consumación y raros son esos logros.

 Los planetas más elevados no ejercen fuerza gravitacional. La lucha del espíritu es una fuerza en movimiento, y una fusión vital y ardiente lleva a uno a las esferas más elevadas. Oneroso es el sendero terrestre para el espíritu que está cerca a la consumación. Infinito I, 109.

1. La humanidad en varias de las etapas de su desarrollo, ha conocido el poder del Magneto Cósmico. La interrelación entre las fuerzas cósmicas y el hombre ha sido atestiguada por las revelaciones más antiguas. El hombre es parte de la energía cósmica, parte de los elementos, parte de la Razón Cósmica, parte de la conciencia de la materia más elevada. Por lo tanto, cuando se le da poder a una imagen que actúa y emerge de la semilla cósmica, el Cosmos espera la transmutación que debe guiar al espíritu hacia la transfiguración. Por supuesto, considero el Fuego Espacial como el elemento transfigurativo más elevado.

 La humanidad debe entender que los cambios de las existencias no son sólo cambios de cubiertas. La transfiguración no significa por sí sola una imagen completada. Y cuando el Magneto Cósmico convoca un cambio, significa que la transfiguración crea un nuevo paso. ¿Cuándo empezará la humanidad a entender que la Verdad atrae hacia el Magneto, el cual lleva hacia la afirmación del principio de la Belleza? La ley de la existencia terrestre de los Orígenes es cierta.

 Después de que la simiente de la afirmación y que la transfiguración del espiral se hayan manifestado, el sendero de culminación se vuelve la afirmación de la creatividad de la psico-vida. ¡En infinito esfuerzo busque ese punto! Infinito I, 155.

1. Una tensión más elevada crea un nuevo paso de creatividad cósmica. Las vidas por las que atraviesa el espíritu de baja tensión imparten tan solo una luz pobre sobre la senda terrestre. Hemos visto torbellinos de voluntad. Valoramos la tensión de la voluntad. Debemos aceptar la afirmación del verdadero principio de la vida como la ofrenda del “cáliz de los fuegos”.

 Cada centro absorbe su propio fuego, y estos fuegos pueden actuar a distancia. Las funciones de los centros son psico-creativos, y cada centro puede disolver e integrar como un creador. Tenemos registros reales que nos han dejado Agni Yoguis. Y puede confirmarse que la Tara Blanca ha creado muchísimo. Hay cantidad de pruebas de la transfiguración. Así deberemos llamar al poder transmutativo del Agni Yoga. De este modo se manifiesta la Tara en el transcurso de una vida. ¡El paso de cruzar a la esfera superior es radiante! Infinito I, 174.

1. ¿Quién, entonces, no puede entender en su corazón la belleza de la ascensión? ¿Quién no sentirá en el corazón el peso de regresar a una casa temporal – una casa condenada – una casa confinada? Así, deberíamos estar conscientes del Mundo Superior para poder ser transportados y ascender con todo nuestro ser. ¿Será posible mirar desde la ventana de una angosta casa sin pensar en los Mundos elevados? El corazón nos conducirá por el sendero de Cristo al peldaño de la Transfiguración. Así abriremos las puertas de la angosta casa. Toda fusión de la conciencia ya significa que las puertas están abiertas. Corazón, 333.
2. …. Y ahora, tú podrías preguntar, “¿Cómo puede un hombre acelerar su karma?” Yo te respondo, “mejorando sus pensamientos y motivos.” En la Enseñanza se ha mencionado muchas veces que precisamente nuestros motivos y nuestros pensamientos son los que crean nuestro karma; los hechos son factores secundarios. Efectivamente, los pensamientos crean nuestra substancia interior. Los pensamientos son acumulados como energías tanto en nuestro Cáliz como en el aura y si estas energías son purificadas y refinadas, es claro que ellas podrán armonizarse y atraerse sólo con aquello que es igualmente puro; y así, todo lo que es inicuo y deshonesto no podrá afectarnos con toda su fuerza. Por consiguiente, si tú encontraras un hombre a quien le causaste algún daño en una vida pasada, y si tu aura está lo suficientemente purificada, las acciones de esta maligna energía serán incapaces de dañarte con toda su furia, aunque esta persona sienta animosidad en contra tuya. Su energía maliciosa, entonces, se volverá como un bumerang en contra de sí mismo. Por lo tanto, el consejo de purificar, mejorar y refinar nuestros pensamientos y motivos es muy práctico. El espíritu lleva dentro de sí, su propio logro y su propia armadura. La purificación y la ardiente transfiguración de nuestro ser interior nos convierte a nosotros en señores del karma. Efectivamente, la consumación del karma en un planeta llega cuando todos los elementos o energías que entran en nuestra esencia están armoniosamente unificados en un solo afán y han alcanzado la predeterminada perfección para ese planeta en particular. Cartas de Helena Roerich II, 21 de Enero, 1936.